La Mishna est un livre qui n'a pas de titre, pas d'auteur, pas de table des matiéres, pas de début et
pas de fin. Lorsqu’on ouvre la Mishna, on n'a I'impression d’entrer dans une conversation qui a déja
commencé et qui ne s'achévera pas. On découvre des discussions qui ne sont pas contextualisées et
sur des sujets qui peuvent paraitre de peu d'importance en dehors d'un cercle d'anonyme qui semble
se plaire a la discussion. On a souvent du mal a saisir le point focal de la discussion. La Mishna n'est
pas un texte qu'on lit comme on lirait un beau passage narratif de la Bible, ou une belle histoire
hassidique. Son sens est souvent caché sous la surface. D'une certaine maniere, la Mishna ne se lit
pas, elle s’étudie et c’est ce que des générations de juifs feront.

Texte 1
Bekharot 11

Ce texte est le premier texte de la Mishna, comme vous pourrez le constater, la discussion
commence de maniere abrupte, sans titre, sans introduction (comparer, par exemple le début et la
fin de I'évangile de Luc, qui doit étre plus ou moins contemporain des premiéres mises par écrit de
la Mishna).

Aio TV LINRMN YR D'0I) DUNOY VWR LIWA YRw nR PR DD
TV ,ININ 5&"7731 127 .0I80 T ,0MNIR D'HNOM WTIJ"?N 27 727 ,MIWKRID INNYKRD
IR YNY DR IMP 85 1 IR ,ANWAN 3N 111 IRIY AL ANWD TInY HED’W
D21 NKRY 10 92 89K ;7293 91 K91 .NniNph opR P ,I0Wn Ty %Y XY oR 009
TIRY NP TV IMED ,0MINY 0370 R INWA TR N0 TV D ,nivn T
D'RIT DK MDY 12 DX MY TIRY N2RN T 11D TR 07 07831 5210w

: M2Y7 1 DTRD IR PN 12 i T
Jusqu'a quand réciter le Shema le soir ?
Jusqu’'au moment ou les prétres reviennent pour manger 'offrande (terumah). Jusqu'a la fin de la
premiére veille, parole de Rabbi Eliezer.
Les sages disent : jusqu'a minuit.
Rabban Gamaliel dit : jusqu’a 'aube.
Un jour, ses fils revinrent d'un banquet, ils lui dirent : « nous n’avons pas récité le Shema ». Il leur
dit : « Sil'aube ne s’est pas levée, vous devez le réciter. » Mais pas seulement en ce cas, mais tous les
cas ou les sages ont dit jusqu’a minuit, 'obligation tient jusqu’a I'aube. Le brilement des graisses et
des pattes (du sacrifice), I'obligation est jusqu’a I'aube. Et tout ce doit étre en un jour, I'obligation est
jusqu’'a l'aube. Si I'en est ainsi, pourquoi les sages ont dit jusqu’a minuit ? Afin d’éloigner '’homme
de la transgression.

(Trad. J.-S. Rey)

Questions :
1. Qu'est-ce que le « Shema » dont il est question dans la discussion ?
Selon vous d’ou proviendrait I'information que le Shema devait étre récité le soir ?
Qu’est-ce que la Terumabh (sacrifice) dont il est question (essayez de rechercher le mot dans
une concordance de la bible en hébreu [217N]) ?
4. A quels textes bibliques ce texte de la Mishnah fait-il référence?
5. Comment le texte biblique et le texte de la Mishnah sont-ils connectés?



6. A votre avis quelle est la réponse a la question ?
7. Qu’est-ce que cela nous dit sur la question de I'interprétation dans le judaisme ancien ?

[Dalia Hoshen, “On the Quality of the Rabbinic Text: The Opening of the Mishnah”, in Avery-Peck,
Alan J., and Jacob Neusner, eds. The Mishnah in Contemporary Perspective; Part Two. Handbook of
Oriental Studies. Section One, The Near and Middle East v. 65, 87. Leiden ; Boston: Brill, 2002, p. 36-
54 ; Neusner, Jacob. The Mishnah: An Introduction. Jason Aronson, Incorporated, 1988, p. 6ss.]

Texte 2
Mishna Avot 1

710N DR ,0WMAIY DIRN L, 0NIRTY BWInM Luwinth Aqom [ ren iR Sap nwn
, 13770 0™ 7RY0 1TRYAT LT 0N 17,0727 AWOW K 07 191730 NDID WIRYD
: 1A% 30 Wwm

Moise arecu (gibbeél) la Torah depuis le Sinai, et il 'a transmise (massar) a Josué, et Josué aux anciens,
et les anciens aux prophetes, et les prophétes l'ont transmise aux hommes de la grande assemblée.
Ils ont dit trois choses : soyez patient dans le jugement, établissez de nombreux disciples, et faites
une haie a la Torah.

(Trad. J.-S. Rey)

Questions :
Situer le traité Avot dans l'histoire de la rédaction de la mishna.

2. A votre avis quelle importance revét pour le judaisme les deux termes clés de la premiére
phrase « gibbel (93p) » et « massar (701) » ? En quoi ces deux termes sont susceptibles
d’expliquer le processus de rédaction de la Mishna ?

3. A quoi renvoie ici le terme Torah ?

4. A partir de cette considération, comment la Torah orale est-elle percue par rapport a la
Torah écrite ? En quoi ce petit texte fait de la Mishna le texte plus important pour le
judaisme aprés I'Ecriture ?

5. Identifiez clairement les différents récipiendaires de la tradition et essayez de donner un
sens a la sélection qui est faite : Moise, Josué, les anciens, les prophétes, les hommes de la
grande assemblée. Qui sont, en particulier, ces derniers ?

6. Selon vous que signifie « faire une haie (3'0) pour la Torah ? Cherchez le terme 2'Q dans le
dictionnaire de Marcus Jastrow.

Ce texte laisse supposer qu’au Sinai, Dieu donna a Moise deux choses, une partie écrite, la Torah qui
estrapportée par les écritures, et une partie orale, qui a été transmise jusqu’aux hommes de la grande
assemblée.

Texte 3
Mishna Avot 2

b 7RIy 0Yivn 0T IWHY S ,TNIR 10 RIALAITI0 DD YW 1N prIRA 1ivnY
T T T : T : TT T : ol T TT I H
: ovTOon M3 S NTiawn Hu1 ning



Siméon le juste était un des survivants de la grande assemblée. Il disait : le monde tient sur trois
choses :1a Torah, le service (‘abdéda) (du temple ?), les ceuvres de miséricorde/amour (701).
(Trad. J.-S. Rey)

Questions :
1. Qui est Simon le juste
2. Essayez de développer un peu les trois éléments sur lesquels le monde repose qui se
présentent ici comme les points focaux du judaisme.

Texte 4
Mishna Avot 3

N PYRYRA DTIRD PO0 YR IR WA RN PITR 1IDRYH H3p 1210 WK DLPOIR

: DY OMY RIID AM

Antinogos, homme de Socho, recu (gibbél) (la tradition orale) de Simon le juste. Il disait : ne soyez
pas des serviteurs (‘abadim) qui cherchent le maitre a la condition de recevoir (legabbél) un salaire.
Mais soyez comme des serviteurs (‘abadim) qui cherchent le maitre sans la condition de recevoir
(leqabbél) un salaire et que la crainte du ciel soit sur vous.

(Trad. J.-S. Rey)

Questions :
1. Comment Antigonos définit 'attitude du service de Dieu ?
2. En fonction du vocabulaire employé en hébreu, quels liens faites-vous entre ce texte et les
deux précédents ?

En complément de lecture
Talmud de Babylone Bava Metzia 59b

Le texte ci-dessous est fondamental pour comprendre 'importance de la tradition orale, face a la
tradition écrite.

On nous enseigne qu’[un four fabriqué] en tuiles découpées et liées avec du sable n’est pas soumis
aux régles du pur et de l'impur. Telle est I'opinion de R. Eliézer, mais les autres sages pensent le
contraire. C’est ce qu'on appelle le four du serpent. Pourquoi ? « Parce que les rabbis ont entouré ce
four d'arguments, comme un serpent encercle un objet, et [ont prouvé| son impureté », dit R. Juda
au nom de Samuel. Une baraitha nous enseigne que R. Eliézer présenta toutes les réfutations
possibles aux arguments des rabbis, mais qu'ils n'en retinrent aucune.

Il leur dit : si la halakha est selon mon opinion, que ce caroubier le prouve. Aussitot le caroubier se
déracina de son lieu et fut déplacé de 100 coudées (certains disent quatre cents coudées).

Ils lui dirent : on ne tire pas une preuve d’'un caroubier.

Il leur dit: si la halakha est selon mon opinion, que ce courant d’eau le prouve. Aussitot 'eau du
courant se mit a couler a rebours.



Ils lui dirent : on ne tire pas une preuve d'un courant d’eau.
Il leur dit : si la halakha est selon mon opinion, les murs de cette maison d’étude le prouveront.
Les murs commencaient a s'incliner ; ils allaient s'effondrer lorsque R. Josué les apostropha ainsi : si
des disciples des sages se disputent a propos de Halakha en quoi cela vous concerne-t-il ?
Les murs ne s'écroulerent pas, par respect pour R. Josué, mais ils ne se redresserent pas non plus par
respect pour Rabbi Eliézer. Aujourd'hui encore ils sont dans le méme état.
Alors R. Eliézer leur dit : si la halakha est selon mon opinion, les cieux le prouveront.
Aussitot retentit une voix céleste qui déclara : « Qu'avez-vous a contester R. Eliézer ? Son jugement
prévaut-en tout ! »
A ces mots, R. Josué se dressa sur ses jambes et s'écria : elle n’est pas dans les Cieux (Deut. 30, 12) !
Que voulait-il dire par la ? Que la Thora nous a été donnée sur le mont Sinai, explique R. Jérémie ;
nous n’avons pas a tenir compte d'une voix céleste, puisqu'il est écrit dans la Thora : pour infléchir
le droit dans le sens de la majorité (Ex. 23,2).
R: Nathan rencontra le prophete Elie et lui demanda comment réagit le Saint, béni soit-Il, au
moment [ou R. Josué protesta]. Il s’exclama en riant : « Mes enfants m’ont vaincu ! Mes enfants m’ont
vaincu ! »

(Trad. De Arlette Elkaim-Sartre modifiée)

[Voir Neusner, Jacob. Making God’s Word Work: A Guide to the Mishnah. A&C Black, 2004, p. 27ss]



